
https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424 
 

Representasi Sosok Hantu Perempuan Humanis Pada Film Komedi Horor Kang Mak from Pee Mak 
(2024) 

 
 1Rafi Arjuna Achmadani, 2Merry Fridha Tri Palupi, 3Irmasanthi Danadharta 

1,2,3Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya 
junaachmadani@gmail.com 

 
Abstrak 
Penelitian ini berjudul “Representasi Sosok Hantu Perempuan Humanis (Analisis Semiotika Pada Film Komedi 
Horor Kang Mak from Pee Mak) 2024. Menganalisis persoalan representasi humanis dari sosok hantu 
perempuan dalam film Kang Mak from Pee Mak (2024). Dalam film ini, karakter Sari sebagai hantu perempuan 
tidak ditampilkan sebagai sosok menyeramkan seperti dalam tradisi horor Indonesia, melainkan sebagai figur 
penuh cinta, lekat dengan nilai-nilai kemanusiaan. Penelitian ini mengungkap isu representasi perempuan 
humanis melalui analisis semiotik Roland Barthes, dengan fokus pada hubungan antara Denotasi, Konotasi, dan 
Mitos yang membentuk citra Sari sebagai hantu yang hangat dan penyayang. Metode analisis semiotika yang 
meliputi visual, kostum, serta  emosional tokoh utama, untuk menunjukkan bagaimana konstruksi hantu 
perempuan dari mitos horor yang pendendam menjadi simbol cinta dan pengorbanan. Penelitian ini menemukan 
bahwa film tersebut menyajikan representasi hantu perempuan terhadap stereotip tradisional, menciptakan mitos 
baru tentang cinta abadi dan kasih sayang rumah tangga. Melalui pendekatan semiotik ini, ditunjukkan bahwa 
Kang Mak from Pee Mak (2024) berkontribusi dalam memperluas wacana horor lokal menjadi ruang ekspresi 
humanisme dan emosional. 
Kata kunci: semiotik, humanisme, representasi, film horor  
 
Abstract 
This study is entitled "Representation of the Humanist Female Ghost Figure (Semiotic Analysis of the Horror 
Comedy Film Kang Mak from Pee Mak) 2024. Analyzing the issue of humanist representation of the female 
ghost figure in the film Kang Mak from Pee Mak (2024). In this film, the character of Sari as a female ghost is 
not shown as a scary figure as in the Indonesian horror tradition, but as a figure full of love, closely related to 
human values. This study reveals the issue of humanist female representation through Roland Barthes' semiotic 
analysis, focusing on the relationship between Denotation, Connotation, and Myth that forms the image of Sari 
as a warm and loving ghost. The semiotic analysis method includes visuals, costumes, and the emotions of the 
main character, to show how the construction of a female ghost from a vengeful horror myth becomes a symbol 
of love and sacrifice. This study found that the film presents a representation of a female ghost against 
traditional stereotypes, creating a new myth about eternal love and domestic affection. Through this semiotic 
approach, it is shown that Kang Mak from Pee Mak (2024) contributes to expanding the local horror discourse 
into a space for humanistic and emotional expression. 
Keywords: semiotics, humanism, representation, horror films 
 
Pendahuluan 

Film horor Indonesia memiliki cakupan yang luas dengan representasi antagonis yang beragam. Figur 
antagonis dalam film horor, khususnya yang berkaitan dengan hantu dan penampakan, telah menjadi fenomena 
global karena kemampuannya melampaui batas-batas budaya secara terus-menerus, baik dalam praktik maupun 
imajinasi, yang tersebar melalui perjalanan, migrasi, dan industri budaya global (del Pilar Blanco & Peeren, 
2013). Representasi ini tidak hanya terhadap pandangan masyarakat terhadap perempuan, tetapi memperkuat 
stereotip gender yang membatasi peran dan subjektivitas perempuan dalam kehidupan nyata, dalam beberapa 
film para sutradara kerap menggambarkan perempuan sebagai sosok yang mudah menangis dan kurang percaya 
diri (Salsabila, 2023).  Stereotip gender saat ini terus berkembang dalam masyarakat, stereotip peranan gender 
menyebabkan stratifikasi kelas sosial bahwa kaum perempuan selalu dipandang lebih lemah dari laki-laki 
(Afifah & Febriana, 2024). 

Sebelum krisis moneter 1998 yang menandai runtuhnya rezim otoriter Orde Baru, film Indonesia 
memiliki deretan panjang film horor seperti Beranak dalam Kubur (1972) dan Sundelbolong (1981) sebagai 
contoh film horor populer. Film horor Indonesia pada periode 1970–1990-an identik dengan cerita rakyat dari 
masyarakat pedesaan, dibalut dengan unsur seks, komedi, dan kekerasan. Heider (1991) menyatakan bahwa film 
Indonesia cenderung “merepresentasikan pola perilaku umum orang Indonesia daripada menampilkan penanda 
etnis regional,” sehingga menjadi “media penting dalam membentuk budaya nasional yang sedang tumbuh.” 
Representasi antagonis dalam film horor juga menunjukkan bagaimana gejala budaya dalam suatu masyarakat 

421 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424 
 

merespons rasa takut. Misalnya, orang yang tidak percaya pada dunia spiritual mungkin tidak takut pada horor 
supranatural, sebagaimana mereka yang tidak memahami luka psikologis mungkin tidak takut pada horor yang 
bersifat mental atau emosional. 

Namun Kang Mak from Pee Mak ini memberikan representasi yang berbeda, menampilkan Mae Anak, 
sosok hantu perempuan pada film Kang Mak from Pee Mak, sebagai sosok yang lebih manusiawi dan humanis 
melalui karakter utamanya Sari, yang dikarakterisasi dengan cinta dan kesetiaan yang mendalam. Pada film ini 
sangat menarik untuk diteliti karena mengangkat cerita yang berbeda dengan film horor lainnya, sosok hantu 
perempuan yang relevan dengan masyarakat Indonesia yang seram. Film ini berfokus pada sosok hantu 
perempuan yang humanism kepada seorang suami nya (Asni et al., 2024). 

Pada film Kang Mak from Pee Mak ini menampilkan hantu perempuan sebagai sosok yang penuh 
kasih, setia dan memiliki dimensi emosional yang mendalam tersendiri. Analisis semiotika membentuk 
bagaimana tanda-tanda visual dan naratif dalam film Kang Mak from Pee Mak dapat menggambarkan makna 
baru tentang hantu perempuan (Afifudin et al., 2024). Artikel ini berupaya menunjukkan dinamika tersebut 
dengan mengamati bagaimana antagonis direpresentasikan dalam lanskap sejarah film horor Indonesia. Melalui 
pendeskripsian dan memahami tanda-tanda visual dan naratif yang digunakan dalam film untuk membangun 
karakter hantu perempuan yang humanis. 
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan analisis semiotika Roland Barthes dengan pendekatan kualitatif. 
Pendekatan kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami makna yang terkandung dalam representasi 
sosok hantu perempuan yang humanis dalam film. Melalui interpretasi terhadap sifat, simbol, dan tanda-tanda 
yang muncul dalam film, analisis semiotika memungkinkan peneliti untuk menggali makna mendalam dari data 
yang dianalisis (Ubaidillah & Patriansah, 2024) 

Roland Barthes meyakini bahwa hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified) tidak 
terbentuk secara alamiah, melainkan dibentuk oleh konstruksi sosial dan budaya. Ia juga memperkenalkan 
konsep mitos, yaitu ketika makna konotatif telah diterima secara luas dan menjadi bagian dari pemikiran 
populer dalam masyarakat. Pemikiran Barthes ini dianggap sangat operasional dalam kajian media dan budaya, 
sehingga sering digunakan dalam berbagai penelitian semiotika (Marsen et al., 2003). Dalam penelitian ini, 
objek kajiannya adalah representasi sosok hantu perempuan yang humanis dalam film komedi horor Kang Mak 
from Pee Mak (2024). Objek penelitian mencakup tanda-tanda visual, karakteristik, serta simbol-simbol yang 
merepresentasikan tokoh hantu perempuan bernama Sari dalam film tersebut. 

Adapun subjek penelitian dalam konteks penelitian kualitatif ini adalah adegan-adegan atau sequence 
dalam film Kang Mak from Pee Mak yang menampilkan sosok Sari dan interaksinya dengan karakter lain. 
Subjek dianalisis berdasarkan relevansi setiap adegan terhadap fokus penelitian, khususnya yang mengandung 
unsur humanis, ekspresi emosional, dan simbolisme yang merepresentasikan karakter hantu perempuan secara 
kompleks (Afifudin et al., 2024). 

Hasil dan Pembahasan 
​ ​  

Signifier #1 
 
Wanita berpakaian 
putih, wajah tenang, 
melakukan aktivitas 
rumah tangga (masak, 
menyambut tamu). 
 

Signified #1 
 
Perempuan muda, cantik, 
penyayang, ramah, tidak 
menyeramkan. 

Sign #1 – Signifier #2 
 
Sosok hantu perempuan yang tidak menakutkan tapi 
penuh cinta dan empati. 
 

Signified #2 
 
Cinta rumah tangga, kesetiaan, kehidupan setelah 
mati yang damai. 

Sign #2 – Myth 
 

422 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424 
 

Hantu perempuan bukan simbol dendam atau teror, tetapi lambang cinta abadi. Ini menantang mitos klasik 
kuntilanak/sundel bolong sebagai sosok jahat. Film menyebarkan ide bahwa cinta sejati melampaui kematian, 
bahkan hantu pun bisa jadi ibu rumah tangga penyayang. 

 
Dalam film Kang Mak (2024), representasi hantu perempuan (Sari) dibentuk secara tidak konvensional 

melalui pendekatan visual dan naratif yang membongkar stereotipe klasik hantu Indonesia. Denotasinya, Sari 
tampil dengan pakaian kasual dan bahkan mengikuti tren busana kekinian berbeda jauh dari gambaran hantu 
tradisional seperti kuntilanak yang identik dengan gaun putih panjang dan rambut terurai menutupi wajah. 
Penampilannya yang bersih, rapi, dan modis memberikan kesan bahwa ia adalah bagian dari kehidupan 
sehari-hari, bukan makhluk dari alam gaib. Dalam konteks konotasi, pilihan busana ini memberi kesan modern, 
dekat dengan penonton, dan menyiratkan bahwa hantu pun memiliki sisi manusiawi. Ia tidak ditampilkan 
sebagai sosok mengancam, melainkan sebagai istri dan ibu yang penyayang, tenang, dan ramah. Lewat 
pendekatan ini, film membentuk mitos baru: bahwa cinta dan kasih sayang seorang perempuan tidak hilang 
bahkan setelah kematian. Ini adalah subversi terhadap mitos hantu perempuan yang umumnya penuh dendam 
dan teror, mengubahnya menjadi lambang cinta abadi dan penerimaan. Umumnya karakter wanita dalam 
subgenre horor direpresentasikan sebagai tokoh antagonistik (Heider 1991).  

Dalam film Kang Mak (2024), tokoh hantu perempuan bernama Sari ditampilkan dengan narasi yang 
menyebutnya “tampak cantik luar biasa dan penyayang”. Secara denotatif, Sari adalah perempuan muda dengan 
penampilan menarik, kulit cerah, dan ekspresi yang lembut. Ia tidak tampil dengan riasan ekstrem atau gestur 
menyeramkan seperti yang lazim ditemukan dalam figur hantu perempuan tradisional. Penampilannya bahkan 
lebih menyerupai tokoh protagonis dalam drama keluarga daripada entitas dari dunia arwah. Secara konotatif, 
citra ini memperkuat representasi Sari sebagai lambang cinta, kelembutan, dan idealitas rumah tangga. 
Sosoknya memunculkan rasa empati dan keharuan, bukan ketakutan. Ini menjadikan penonton lebih dekat 
secara emosional dengan karakter hantu tersebut. Alih-alih menjadi simbol ancaman atau teror, Sari dihadirkan 
sebagai figur penyayang yang seolah masih menjaga dan mencintai keluarganya. Representasi ini memunculkan 
mitos cinta abadi yang melampaui batas antara hidup dan mati, di mana cinta seorang istri tidak berhenti meski 
tubuhnya telah tiada (Adiprasetio, 2023). 

Berbeda dari representasi horor tradisional seperti kuntilanak atau sundel bolong yang identik dengan 
gaun putih, rambut panjang acak-acakan, dan ekspresi menyeramkan (rctiplus.com), penampilan Sari justru 
tampak natural dan modern. Ia mengenakan pakaian sehari-hari seperti kaus, celana panjang, dan baju rumahan 
yang trendi. Denotasinya adalah pilihan busana kasual yang tidak memiliki ciri khas horor. Ia bergerak, 
berbicara, dan berinteraksi dengan orang lain layaknya manusia biasa. Konotasi dari penampilan tersebut adalah 
pembalikan citra klasik hantu perempuan. Sari tidak lagi mewakili roh dendam atau teror, melainkan kasih yang 
tak tersampaikan. Dengan demikian, film ini melakukan subversi terhadap mitos horor tradisional perempuan 
Indonesia. Sosok arwah wanita yang biasanya dimaknai sebagai kutukan atau pembalasan, kini berubah menjadi 
lambang cinta tulus dan penerimaan. Ini juga memperkuat gagasan bahwa hantu tidak harus selalu 
menyeramkan—mereka bisa menjadi pengingat akan relasi emosional dan kerinduan yang belum usai 
(Adiprasetio, 2023). 

Film horor Indonesia juga berulang kali mencoba meniru karakterisasi film horor Hollywood yang 
berperan sama, yang kemudian banyak mendapatkan sentuhan dari pengaruh New Asian Horror. Bahkan film 
horor awal Indonesia yang dianggap sebagai salah satu film paling menyeramkan dalam sejarah horor Indonesia, 
Lisa (1971) mendapatkan pengaruh signifikan dari film Psycho (1960) karya Alfred Hitchcock. Misalnya, 
boneka hantu yang mulai muncul dalam film horor Indonesia setelah tahun 2015 banyak dipengaruhi oleh 
representasi boneka hantu dari film-film Hollywood. Representasi hantu perempuan yang terus meningkat 
dalam film horor Indonesia pada era 2000-an juga memiliki kemiripan dengan hantu-hantu yang muncul dalam 
film horor Asia lainnya pada periode yang sama. Namun, fakta bahwa kuntilanak merupakan antagonis yang 
paling sering muncul dibandingkan bentuk dan tipe antagonis lainnya dalam film horor Indonesia dari tahun 
1970 hingga 2020 menunjukkan bahwa terdapat wacana-wacana lain yang menjadi pemicu reproduksi ketakutan 
terhadap perempuan dan ibu. Peristiwa tahun 1965 menjadi momentum pembantaian terhadap mereka yang 
dituduh terafiliasi dengan Partai Komunis Indonesia, termasuk kelompok Gerakan Wanita Indonesia (Gerwani). 
Reproduksi mitos tentang perilaku perempuan yang menjijikkan, kejam, dan sadis turut mengiringi peristiwa ini. 
Inilah bagian dari bagaimana wacana tentang "monstrous feminine" direproduksi secara multidimensional dalam 
berbagai lapisan wacana (Neroni, 2012).  

Sebagai bagian dari genre horor-komedi, Kang Mak menyoroti tema cinta dan kematian dengan nuansa 
ringan namun menyentuh. Kehadiran Sari sebagai hantu istri yang masih peduli pada keluarganya memberi 
warna baru pada narasi horor lokal. Secara denotatif, film ini mengangkat kisah cinta pasangan suami istri yang 
dipisahkan oleh maut namun tetap terikat oleh perasaan. Situasi ini menciptakan ketegangan yang bukan berasal 
dari ancaman supernatural, melainkan dari rasa kehilangan dan upaya melindungi yang belum selesai. 
Konotatifnya, film ini membangun mitos baru: bahwa cinta sejati mampu bertahan bahkan setelah kematian. 

423 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424 
 

Sari menjadi lambang pengorbanan, kesetiaan, dan keabadian cinta keluarga. Ia tidak lagi hadir sebagai sosok 
yang harus diusir atau diselesaikan melalui ritual mistis, tetapi sebagai bagian dari kehidupan emosional sang 
suami yang belum siap melepaskan. Dengan demikian, dalam film ini, film ini tidak hanya memberi narasi 
antagonistik yang kerap digunakan sebagai narasi hiburan, tapi juga merepresentasikan transformasi budaya 
dalam memaknai hantu perempuan,  dari simbol horor menjadi lambang kasih sayang dan nilai-nilai 
kemanusiaan dari karakterisasi hantu yang humanis. 
 
Penutup 

Berdasarkan hasil analisis semiotik terhadap film Kang Mak from Pee Mak (2024), dapat disimpulkan 
bahwa representasi hantu perempuan melalui karakter Sari menunjukkan pergeseran signifikan dari citra horor 
tradisional menjadi figur yang humanis dan penuh kasih. Denotasi, konotasi, dan mitos yang membentuk citra 
Sari tidak lagi mengacu pada ketakutan atau dendam, melainkan mengedepankan nilai cinta abadi, pengorbanan, 
dan kehangatan emosional. Film ini secara efektif menyuguhkan narasi yang subversif terhadap stereotip hantu 
perempuan dalam sinema horor Indonesia, dan membuka ruang baru bagi eksplorasi tema-tema kemanusiaan 
dalam genre horor. 

Secara teoritis, temuan ini memperkuat relevansi pendekatan semiotik Roland Barthes dalam 
menganalisis film sebagai teks budaya yang menyimpan konstruksi makna lebih dalam dari sekadar visual atau 
narasi. Sementara itu, secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi bagi sineas dan penulis skenario 
untuk mengeksplorasi representasi karakter horor yang lebih kompleks, humanis, dan menyentuh nilai-nilai 
emosional. Ke depan, penelitian lanjutan dapat memperluas kajian terhadap representasi karakter perempuan 
dalam film horor dari negara lain, guna melihat bagaimana mitos dan budaya lokal membentuk narasi yang 
berbeda namun saling terhubung dalam lanskap sinema global. 

 
Daftar Pustaka 
Adiprasetio, J. (2023). Deconstructing fear in Indonesian cinema: Diachronic analysis of antagonist 

representations in half a century of Indonesian horror films 1970-2020. Cogent Arts & Humanities, 
10(2), 2268396. 

Afifah, A., & Febriana, P. (2024). Analisis Semiotika Stereotip Gender dalam Film ‘Hanum dan Rangga.’ 
Indonesian Culture and Religion Issues, 1(1), 10. 

Afifudin, A. G., Syahdewa, M., & Arifianto, P. F. (2024). ANALISIS SEMIOTIKA POSTER FILM HOROR 
ASIH 2. SYNAKARYA-Jurnal Desain Komunikasi Visual, 5(2), 55–62. 

Asni, A., Kasau, M. N. R., & Rasyid, R. E. (2024). Analisis Semiotika Gender dalam Film Perempuan 
Berkalung Sorban karya Abidah El Khalieqy. Nuances of Indonesian Language, 5(2), 212–223. 

Del Pilar Blanco, M., & Peeren, E. (2013). Introduction: conceptualizing spectralities. The Spectralities Reader: 
Ghosts and Haunting in Contemporary Cultural Theory, 1–27. 

Heider, K. G. (1991). Indonesian cinema: National culture on screen. University of Hawaii Press. 
Marsen, S., Biddle, R., & Noble, J. (2003). Use case analysis with narrative semiotics. ACIS 2003 Proceedings, 

86. 
Neroni, H. (2012). The violent woman: Femininity, narrative, and violence in contemporary American cinema. 

State University of New York Press. 
Salsabila, R. (2023). Eksploitasi Sensualitas Perempuan (Analisis Semiotika Roland Barthes pada Film 

Blonde).(Exploitation of Female Sensuality (Roland Barthes Semiotic Analysis on Blonde Films)). 
Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya. 

Ubaidillah, M., & Patriansah, M. (2024). Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Film “Agak Laen” Produser 
Studio Imajinari. VisArt: Jurnal Seni Rupa Dan Design, 2(1), 49–65. 

  

424 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

