https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424
1

Representasi Sosok Hantu Perempuan Humanis Pada Film Komedi Horor Kang Mak from Pee Mak
(2024)

'Rafi Arjuna Achmadani, *Merry Fridha Tri Palupi, *Irmasanthi Danadharta
123program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya

junaachmadani@gmail.com

Abstrak

Penelitian ini berjudul “Representasi Sosok Hantu Perempuan Humanis (Analisis Semiotika Pada Film Komedi
Horor Kang Mak from Pee Mak) 2024. Menganalisis persoalan representasi humanis dari sosok hantu
perempuan dalam film Kang Mak from Pee Mak (2024). Dalam film ini, karakter Sari sebagai hantu perempuan
tidak ditampilkan sebagai sosok menyeramkan seperti dalam tradisi horor Indonesia, melainkan sebagai figur
penuh cinta, lekat dengan nilai-nilai kemanusiaan. Penelitian ini mengungkap isu representasi perempuan
humanis melalui analisis semiotik Roland Barthes, dengan fokus pada hubungan antara Denotasi, Konotasi, dan
Mitos yang membentuk citra Sari sebagai hantu yang hangat dan penyayang. Metode analisis semiotika yang
meliputi visual, kostum, serta emosional tokoh utama, untuk menunjukkan bagaimana konstruksi hantu
perempuan dari mitos horor yang pendendam menjadi simbol cinta dan pengorbanan. Penelitian ini menemukan
bahwa film tersebut menyajikan representasi hantu perempuan terhadap stereotip tradisional, menciptakan mitos
baru tentang cinta abadi dan kasih sayang rumah tangga. Melalui pendekatan semiotik ini, ditunjukkan bahwa
Kang Mak from Pee Mak (2024) berkontribusi dalam memperluas wacana horor lokal menjadi ruang ekspresi
humanisme dan emosional.

Kata kunci: semiotik, humanisme, representasi, film horor

Abstract

This study is entitled "Representation of the Humanist Female Ghost Figure (Semiotic Analysis of the Horror
Comedy Film Kang Mak from Pee Mak) 2024. Analyzing the issue of humanist representation of the female
ghost figure in the film Kang Mak from Pee Mak (2024). In this film, the character of Sari as a female ghost is
not shown as a scary figure as in the Indonesian horror tradition, but as a figure full of love, closely related to
human values. This study reveals the issue of humanist female representation through Roland Barthes' semiotic
analysis, focusing on the relationship between Denotation, Connotation, and Myth that forms the image of Sari
as a warm and loving ghost. The semiotic analysis method includes visuals, costumes, and the emotions of the
main character, to show how the construction of a female ghost from a vengeful horror myth becomes a symbol
of love and sacrifice. This study found that the film presents a representation of a female ghost against
traditional stereotypes, creating a new myth about eternal love and domestic affection. Through this semiotic
approach, it is shown that Kang Mak from Pee Mak (2024) contributes to expanding the local horror discourse
into a space for humanistic and emotional expression.

Keywords: semiotics, humanism, representation, horror films

Pendahuluan

Film horor Indonesia memiliki cakupan yang luas dengan representasi antagonis yang beragam. Figur
antagonis dalam film horor, khususnya yang berkaitan dengan hantu dan penampakan, telah menjadi fenomena
global karena kemampuannya melampaui batas-batas budaya secara terus-menerus, baik dalam praktik maupun
imajinasi, yang tersebar melalui perjalanan, migrasi, dan industri budaya global (del Pilar Blanco & Peeren,
2013). Representasi ini tidak hanya terhadap pandangan masyarakat terhadap perempuan, tetapi memperkuat
stereotip gender yang membatasi peran dan subjektivitas perempuan dalam kehidupan nyata, dalam beberapa
film para sutradara kerap menggambarkan perempuan sebagai sosok yang mudah menangis dan kurang percaya
diri (Salsabila, 2023). Stereotip gender saat ini terus berkembang dalam masyarakat, stereotip peranan gender
menyebabkan stratifikasi kelas sosial bahwa kaum perempuan selalu dipandang lebih lemah dari laki-laki
(Afifah & Febriana, 2024).

Sebelum krisis moneter 1998 yang menandai runtuhnya rezim otoriter Orde Baru, film Indonesia
memiliki deretan panjang film horor seperti Beranak dalam Kubur (1972) dan Sundelbolong (/9817) sebagai
contoh film horor populer. Film horor Indonesia pada periode 1970-1990-an identik dengan cerita rakyat dari
masyarakat pedesaan, dibalut dengan unsur seks, komedi, dan kekerasan. Heider (1991) menyatakan bahwa film
Indonesia cenderung “merepresentasikan pola perilaku umum orang Indonesia daripada menampilkan penanda
etnis regional,” sehingga menjadi “media penting dalam membentuk budaya nasional yang sedang tumbuh.”
Representasi antagonis dalam film horor juga menunjukkan bagaimana gejala budaya dalam suatu masyarakat

421


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

https://conferen ntag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424
1

merespons rasa takut. Misalnya, orang yang tidak percaya pada dunia spiritual mungkin tidak takut pada horor
supranatural, sebagaimana mereka yang tidak memahami luka psikologis mungkin tidak takut pada horor yang
bersifat mental atau emosional.

Namun Kang Mak from Pee Mak ini memberikan representasi yang berbeda, menampilkan Mae Anak,
sosok hantu perempuan pada film Kang Mak from Pee Mak, sebagai sosok yang lebih manusiawi dan humanis
melalui karakter utamanya Sari, yang dikarakterisasi dengan cinta dan kesetiaan yang mendalam. Pada film ini
sangat menarik untuk diteliti karena mengangkat cerita yang berbeda dengan film horor lainnya, sosok hantu
perempuan yang relevan dengan masyarakat Indonesia yang seram. Film ini berfokus pada sosok hantu
perempuan yang humanism kepada seorang suami nya (Asni et al., 2024).

Pada film Kang Mak from Pee Mak ini menampilkan hantu perempuan sebagai sosok yang penuh
kasih, setia dan memiliki dimensi emosional yang mendalam tersendiri. Analisis semiotika membentuk
bagaimana tanda-tanda visual dan naratif dalam film Kang Mak from Pee Mak dapat menggambarkan makna
baru tentang hantu perempuan (Afifudin et al., 2024). Artikel ini berupaya menunjukkan dinamika tersebut
dengan mengamati bagaimana antagonis direpresentasikan dalam lanskap sejarah film horor Indonesia. Melalui
pendeskripsian dan memahami tanda-tanda visual dan naratif yang digunakan dalam film untuk membangun
karakter hantu perempuan yang humanis.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan analisis semiotika Roland Barthes dengan pendekatan kualitatif.
Pendekatan kualitatif dipilih karena bertujuan untuk memahami makna yang terkandung dalam representasi
sosok hantu perempuan yang humanis dalam film. Melalui interpretasi terhadap sifat, simbol, dan tanda-tanda
yang muncul dalam film, analisis semiotika memungkinkan peneliti untuk menggali makna mendalam dari data
yang dianalisis (Ubaidillah & Patriansah, 2024)

Roland Barthes meyakini bahwa hubungan antara penanda (signifier) dan petanda (signified) tidak
terbentuk secara alamiah, melainkan dibentuk oleh konstruksi sosial dan budaya. la juga memperkenalkan
konsep mitos, yaitu ketika makna konotatif telah diterima secara luas dan menjadi bagian dari pemikiran
populer dalam masyarakat. Pemikiran Barthes ini dianggap sangat operasional dalam kajian media dan budaya,
sehingga sering digunakan dalam berbagai penelitian semiotika (Marsen et al., 2003). Dalam penelitian ini,
objek kajiannya adalah representasi sosok hantu perempuan yang humanis dalam film komedi horor Kang Mak
from Pee Mak (2024). Objek penelitian mencakup tanda-tanda visual, karakteristik, serta simbol-simbol yang
merepresentasikan tokoh hantu perempuan bernama Sari dalam film tersebut.

Adapun subjek penelitian dalam konteks penelitian kualitatif ini adalah adegan-adegan atau sequence
dalam film Kang Mak from Pee Mak yang menampilkan sosok Sari dan interaksinya dengan karakter lain.
Subjek dianalisis berdasarkan relevansi setiap adegan terhadap fokus penelitian, khususnya yang mengandung
unsur humanis, ekspresi emosional, dan simbolisme yang merepresentasikan karakter hantu perempuan secara
kompleks (Afifudin et al., 2024).

Hasil dan Pembahasan

Signifier #1 Signified #1

Wanita berpakaian Perempuan muda, cantik,
putih, wajah tenang, penyayang, ramah, tidak
melakukan aktivitas menyeramkan.

rumah tangga (masak,
menyambut tamu).

Sign #1 — Signifier #2 Signified #2

Sosok hantu perempuan yang tidak menakutkan tapi | Cinta rumah tangga, kesetiaan, kehidupan setelah
penuh cinta dan empati. mati yang damai.

Sign #2 — Myth

422


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424
1

Hantu perempuan bukan simbol dendam atau teror, tetapi lambang cinta abadi. Ini menantang mitos klasik
kuntilanak/sundel bolong sebagai sosok jahat. Film menyebarkan ide bahwa cinta sejati melampaui kematian,
bahkan hantu pun bisa jadi ibu rumah tangga penyayang.

Dalam film Kang Mak (2024), representasi hantu perempuan (Sari) dibentuk secara tidak konvensional
melalui pendekatan visual dan naratif yang membongkar stereotipe klasik hantu Indonesia. Denotasinya, Sari
tampil dengan pakaian kasual dan bahkan mengikuti tren busana kekinian berbeda jauh dari gambaran hantu
tradisional seperti kuntilanak yang identik dengan gaun putih panjang dan rambut terurai menutupi wajah.
Penampilannya yang bersih, rapi, dan modis memberikan kesan bahwa ia adalah bagian dari kehidupan
sehari-hari, bukan makhluk dari alam gaib. Dalam konteks konotasi, pilihan busana ini memberi kesan modern,
dekat dengan penonton, dan menyiratkan bahwa hantu pun memiliki sisi manusiawi. Ia tidak ditampilkan
sebagai sosok mengancam, melainkan sebagai istri dan ibu yang penyayang, tenang, dan ramah. Lewat
pendekatan ini, film membentuk mitos baru: bahwa cinta dan kasih sayang seorang perempuan tidak hilang
bahkan setelah kematian. Ini adalah subversi terhadap mitos hantu perempuan yang umumnya penuh dendam
dan teror, mengubahnya menjadi lambang cinta abadi dan penerimaan. Umumnya karakter wanita dalam
subgenre horor direpresentasikan sebagai tokoh antagonistik (Heider 1991).

Dalam film Kang Mak (2024), tokoh hantu perempuan bernama Sari ditampilkan dengan narasi yang
menyebutnya “tampak cantik luar biasa dan penyayang”. Secara denotatif, Sari adalah perempuan muda dengan
penampilan menarik, kulit cerah, dan ekspresi yang lembut. Ia tidak tampil dengan riasan ekstrem atau gestur
menyeramkan seperti yang lazim ditemukan dalam figur hantu perempuan tradisional. Penampilannya bahkan
lebih menyerupai tokoh protagonis dalam drama keluarga daripada entitas dari dunia arwah. Secara konotatif,
citra ini memperkuat representasi Sari sebagai lambang cinta, kelembutan, dan idealitas rumah tangga.
Sosoknya memunculkan rasa empati dan keharuan, bukan ketakutan. Ini menjadikan penonton lebih dekat
secara emosional dengan karakter hantu tersebut. Alih-alih menjadi simbol ancaman atau teror, Sari dihadirkan
sebagai figur penyayang yang seolah masih menjaga dan mencintai keluarganya. Representasi ini memunculkan
mitos cinta abadi yang melampaui batas antara hidup dan mati, di mana cinta seorang istri tidak berhenti meski
tubuhnya telah tiada (Adiprasetio, 2023).

Berbeda dari representasi horor tradisional seperti kuntilanak atau sundel bolong yang identik dengan
gaun putih, rambut panjang acak-acakan, dan ekspresi menyeramkan (rctiplus.com), penampilan Sari justru
tampak natural dan modern. Ia mengenakan pakaian sehari-hari seperti kaus, celana panjang, dan baju rumahan
yang trendi. Denotasinya adalah pilihan busana kasual yang tidak memiliki ciri khas horor. Ia bergerak,
berbicara, dan berinteraksi dengan orang lain layaknya manusia biasa. Konotasi dari penampilan tersebut adalah
pembalikan citra klasik hantu perempuan. Sari tidak lagi mewakili roh dendam atau teror, melainkan kasih yang
tak tersampaikan. Dengan demikian, film ini melakukan subversi terhadap mitos horor tradisional perempuan
Indonesia. Sosok arwah wanita yang biasanya dimaknai sebagai kutukan atau pembalasan, kini berubah menjadi
lambang cinta tulus dan penerimaan. Ini juga memperkuat gagasan bahwa hantu tidak harus selalu
menyeramkan—mereka bisa menjadi pengingat akan relasi emosional dan kerinduan yang belum usai
(Adiprasetio, 2023).

Film horor Indonesia juga berulang kali mencoba meniru karakterisasi film horor Hollywood yang
berperan sama, yang kemudian banyak mendapatkan sentuhan dari pengaruh New Asian Horror. Bahkan film
horor awal Indonesia yang dianggap sebagai salah satu film paling menyeramkan dalam sejarah horor Indonesia,
Lisa (1971) mendapatkan pengaruh signifikan dari film Psycho (1960) karya Alfred Hitchcock. Misalnya,
boneka hantu yang mulai muncul dalam film horor Indonesia setelah tahun 2015 banyak dipengaruhi oleh
representasi boneka hantu dari film-film Hollywood. Representasi hantu perempuan yang terus meningkat
dalam film horor Indonesia pada era 2000-an juga memiliki kemiripan dengan hantu-hantu yang muncul dalam
film horor Asia lainnya pada periode yang sama. Namun, fakta bahwa kuntilanak merupakan antagonis yang
paling sering muncul dibandingkan bentuk dan tipe antagonis lainnya dalam film horor Indonesia dari tahun
1970 hingga 2020 menunjukkan bahwa terdapat wacana-wacana lain yang menjadi pemicu reproduksi ketakutan
terhadap perempuan dan ibu. Peristiwa tahun 1965 menjadi momentum pembantaian terhadap mereka yang
dituduh terafiliasi dengan Partai Komunis Indonesia, termasuk kelompok Gerakan Wanita Indonesia (Gerwani).
Reproduksi mitos tentang perilaku perempuan yang menjijikkan, kejam, dan sadis turut mengiringi peristiwa ini.
Inilah bagian dari bagaimana wacana tentang "monstrous feminine" direproduksi secara multidimensional dalam
berbagai lapisan wacana (Neroni, 2012).

Sebagai bagian dari genre horor-komedi, Kang Mak menyoroti tema cinta dan kematian dengan nuansa
ringan namun menyentuh. Kehadiran Sari sebagai hantu istri yang masih peduli pada keluarganya memberi
warna baru pada narasi horor lokal. Secara denotatif, film ini mengangkat kisah cinta pasangan suami istri yang
dipisahkan oleh maut namun tetap terikat oleh perasaan. Situasi ini menciptakan ketegangan yang bukan berasal
dari ancaman supernatural, melainkan dari rasa kehilangan dan upaya melindungi yang belum selesai.
Konotatifnya, film ini membangun mitos baru: bahwa cinta sejati mampu bertahan bahkan setelah kematian.

423


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

https://conferen ntag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 421-424
1

Sari menjadi lambang pengorbanan, kesetiaan, dan keabadian cinta keluarga. Ia tidak lagi hadir sebagai sosok
yang harus diusir atau diselesaikan melalui ritual mistis, tetapi sebagai bagian dari kehidupan emosional sang
suami yang belum siap melepaskan. Dengan demikian, dalam film ini, film ini tidak hanya memberi narasi
antagonistik yang kerap digunakan sebagai narasi hiburan, tapi juga merepresentasikan transformasi budaya
dalam memaknai hantu perempuan, dari simbol horor menjadi lambang kasih sayang dan nilai-nilai
kemanusiaan dari karakterisasi hantu yang humanis.

Penutup

Berdasarkan hasil analisis semiotik terhadap film Kang Mak from Pee Mak (2024), dapat disimpulkan
bahwa representasi hantu perempuan melalui karakter Sari menunjukkan pergeseran signifikan dari citra horor
tradisional menjadi figur yang humanis dan penuh kasih. Denotasi, konotasi, dan mitos yang membentuk citra
Sari tidak lagi mengacu pada ketakutan atau dendam, melainkan mengedepankan nilai cinta abadi, pengorbanan,
dan kehangatan emosional. Film ini secara efektif menyuguhkan narasi yang subversif terhadap stereotip hantu
perempuan dalam sinema horor Indonesia, dan membuka ruang baru bagi eksplorasi tema-tema kemanusiaan
dalam genre horor.

Secara teoritis, temuan ini memperkuat relevansi pendekatan semiotik Roland Barthes dalam
menganalisis film sebagai teks budaya yang menyimpan konstruksi makna lebih dalam dari sekadar visual atau
narasi. Sementara itu, secara praktis, hasil penelitian ini dapat menjadi referensi bagi sineas dan penulis skenario
untuk mengeksplorasi representasi karakter horor yang lebih kompleks, humanis, dan menyentuh nilai-nilai
emosional. Ke depan, penelitian lanjutan dapat memperluas kajian terhadap representasi karakter perempuan
dalam film horor dari negara lain, guna melihat bagaimana mitos dan budaya lokal membentuk narasi yang
berbeda namun saling terhubung dalam lanskap sinema global.

Daftar Pustaka

Adiprasetio, J. (2023). Deconstructing fear in Indonesian cinema: Diachronic analysis of antagonist
representations in half a century of Indonesian horror films 1970-2020. Cogent Arts & Humanities,
10(2), 2268396.

Afifah, A., & Febriana, P. (2024). Analisis Semiotika Stereotip Gender dalam Film ‘Hanum dan Rangga.’
Indonesian Culture and Religion Issues, 1(1), 10.

Afifudin, A. G., Syahdewa, M., & Arifianto, P. F. (2024). ANALISIS SEMIOTIKA POSTER FILM HOROR
ASIH 2. SYNAKARYA-Jurnal Desain Komunikasi Visual, 5(2), 55-62.

Asni, A., Kasau, M. N. R., & Rasyid, R. E. (2024). Analisis Semiotika Gender dalam Film Perempuan
Berkalung Sorban karya Abidah El Khalieqy. Nuances of Indonesian Language, 5(2), 212-223.

Del Pilar Blanco, M., & Peeren, E. (2013). Introduction: conceptualizing spectralities. The Spectralities Reader:
Ghosts and Haunting in Contemporary Cultural Theory, 1-27.

Heider, K. G. (1991). Indonesian cinema: National culture on screen. University of Hawaii Press.

Marsen, S., Biddle, R., & Noble, J. (2003). Use case analysis with narrative semiotics. ACIS 2003 Proceedings,
86.

Neroni, H. (2012). The violent woman: Femininity, narrative, and violence in contemporary American cinema.
State University of New York Press.

Salsabila, R. (2023). Eksploitasi Sensualitas Perempuan (Analisis Semiotika Roland Barthes pada Film
Blonde).(Exploitation of Female Sensuality (Roland Barthes Semiotic Analysis on Blonde Films)).
Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya.

Ubaidillah, M., & Patriansah, M. (2024). Analisis Semiotika Roland Barthes Pada Film “Agak Laen” Produser
Studio Imajinari. VisArt: Jurnal Seni Rupa Dan Design, 2(1), 49-65.

424


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

