
https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 308-312 
 

Komunikasi Antar Agama Pada Ritual Keagamaan Tawur Kesanga dan Pengajian Dzulhijjah di Dusun 
Ringintelu Blitar 

 
1Almaira Rachma Fadia, 2Edy Sudaryanto, 3Hajidah Fildzahun Nadhilah Kusnadi 

1,2,3Ilmu Komunikasi, Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya 
almairafadiaa@gmail.com  

 
Abstrak 
Penelitian ini bertujuan untuk memahami proses komunikasi antaragama dalam kegiatan ritual keagamaan 
Tawur Kesanga dan Pengajian Dzulhijjah di Dusun Ringintelu, Desa Ngadirenggo, Kecamatan Wlingi, 
Kabupaten Blitar. Dusun ini menjadi contoh nyata kehidupan masyarakat yang menjunjung tinggi toleransi 
antarumat beragama. Meskipun dihuni oleh masyarakat dengan latar belakang agama yang berbeda, yaitu 
Hindu, Islam, dan Kristen, mereka mampu hidup berdampingan secara harmonis dan saling mendukung dalam 
berbagai kegiatan, termasuk kegiatan keagamaan. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 
metode etnografi komunikasi. Data diperoleh melalui observasi langsung, wawancara mendalam, dan 
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa komunikasi antaragama di Dusun Ringintelu terjalin dengan 
baik melalui partisipasi aktif masyarakat dalam ritual keagamaan. Toleransi antaragama di Dusun Ringintelu 
terbentuk melalui interaksi sosial yang kuat, nilai gotong royong, dan saling menghormati perbedaan. 
Kata kunci: Komunikasi Antar Agama, Toleransi, Ritual Keagamaan 
 
Abstract 
This study aims to understand the process of interfaith communication in the religious ritual activities of Tawur 
Kesanga and Pengajian Dzulhijjah in Ringintelu Hamlet, Ngadirenggo Village, Wlingi District, Blitar Regency. 
This hamlet is a real example of the life of a community that upholds tolerance between religious communities. 
Although inhabited by people with different religious backgrounds, namely Hindu, Islam, and Christianity, they 
are able to live side by side harmoniously and support each other in various activities, including religious 
activities. This study uses a qualitative approach with the method of communication ethnography. Data were 
obtained through direct observation, in-depth interviews, and documentation. The results of the study indicate 
that interfaith communication in Ringintelu Hamlet is well established through active community participation 
in religious rituals. Interfaith tolerance in Ringintelu Hamlet is formed through strong social interaction, mutual 
cooperation values, and mutual respect for differences. 
Keywords: Interfaith Communication, Tolerance, Religious Rituals 
 
Pendahuluan 

Indonesia sebagai negara kepulauan terbesar di dunia memiliki keberagaman suku, budaya, dan agama 
yang luar biasa. Setiap orang dari Sabang hingga Merauke memiliki kepercayaan agama dan budaya yang 
berbeda, dan masing-masing memiliki cara hidup yang unik yang berbeda dari orang lain (Abidin & Ahmad 
Saebani, 2013). Keanekaragaman Budaya bangsa Indonesia tercermin dalam tradisi yang didasarkan pada 
turun-temurun seluruh penduduk berdasarkan nilai-nilai kelompok masyarakat yang bersangkutan, yang 
berkembang menjadi suatu sistem dengan aturan dan ketentuan. 

Komunikasi merupakan suatu hal yang sangat mendasar dalam kehidupan manusia, bahkan komunikasi 
telah menjadi suatu fenomena terbentuknya suatu masyarakat yang terintegrasi oleh informasi. Dalam interaksi 
sehari-hari perbedaan latar belakang agama sering kali menimbulkan tantangan sekaligus peluang dalam 
berkomunikasi. Perbedaan yang ada di tengah masyarakat sering kali menyebabkan perpecahan dan pertikaian, 
namun dibuktikan secara tebalik oleh masyarakat dusun ringintelu.  

Kehidupan masyarakat di Dusun Ringintelu ini merupakan contoh nyata dari keharmonisan dalam 
keberagaman. Di sana umat Islam, Hindu, dan Kristen hidup berdampingan secara damai. Perbedaan budaya 
dan agama justru dianggap sebagai kekayaan yang penting dan dihargai oleh setiap warga. Mereka tidak hanya 
mengakui adanya perbedaan tersebut, tetapi juga aktif dalam mengenali dan memahami persamaan serta 
perbedaan di antara seluruh penganut agama. Masyarakat Dusun Ringintelu menjunjung tinggi nilai toleransi 
antarumat beragama dan menjalani kehidupan sosial yang harmonis. Interaksi yang terjalin antar pemeluk 
agama sangat erat dan penuh rasa saling menghormati.  

Komunikasi ritual yaitu unsur tradisi dan kebudayaan yang berkembang di tengah masyarakat terlebih 
lagi tradisi atau kebudayaan adalah suatu fenomena universal. Setiap masyarakat berbeda beda kebudayaan yang 
bersifat unik dan khas ini pada akhirnya melahirkan berbagai bentuk kearifan lokal yang berkembang di 
kalangan masyarakat tertentu (Manafe, 2011). 

308 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom
mailto:almairafadiaa@gmail.com


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 308-312 
 

Fenomena yang ada di Dusun Ringintelu Ngadirenggo Wlingi Kab. Blitar adalah Upacara Tawur 
Kesanga atau Tawur Agung yang dilaksanakan oleh umat Hindu sebagai persiapan menjelang Hari Raya Nyepi. 
Upacara ini tidak hanya melibatkan pemeluk agama Hindu, tetapi juga mengundang partisipasi masyarakat dari 
berbagai latar belakang agama termasuk Islam dan Kristen, Masyarakat Islam dan Kristen sering kali ikut 
berpartisipasi dalam prosesi tersebut, baik sebagai pengamat maupun sebagai bentuk dukungan terhadap 
teman-teman mereka yang merayakan. Selain itu, terdapat juga acara Pengajian Zulhijjah atau Pengajian Besar 
yang diadakan oleh umat Islam, namun umat beragama Hindu dan Kristen ikut serta hadir dalam acara tersebut.  

Penggunaan komunikasi antar agama sudah banyak dilakukan oleh peneliti terdahulu, tetapi penelitian 
yang membahas toleransi antar umat beragama di salah satu kawasan desa masih sangat terbatas. Hal ini yang 
menjadi menarik karena perlu digali lebih lanjut bagaimana masyarakat berhasil menciptakan suasana hidup 
harmonis meskipun latar belakang agama mereka berbeda. Komunikasi antarbudaya dan agama penganut 
kepercayaan sunda wiwitan (Pratama, 2016) penelitian tersebut lebih membahas spesifik pada kepercayaan 
Sunda Wiwitan dan tidak memberikan pandangan yang lebih luas tentang berbagai agama yang ada di Desa 
Cigugur. Selain itu fokus yang dimiliknya pun berbeda dengan skirpsi yang teliti oleh penulis. Oleh sebab itu, 
penelitian ini penting dilakukan gunanya untuk mengisi kekurangan dan menciptakan pemahaman yang lebih 
mendalam tentang latar belakang komunikasi antar agama di Dusun Ringintelu Desa Ngadirenggo Wlingi Kab. 
Blitar. 

Studi etnografi komunikasi dalam konteks ini bertujuan untuk menggali lebih dalam bagaimana 
masyarakat Dusun Ringintelu berinteraksi dan membangun hubungan di tengah keberagaman tersebut. 
Penelitian sebelumnya oleh (Hall, 2019) menekankan pentingnya konteks budaya dalam membentuk cara 
individu berkomunikasi. Dengan pendekatan etnografi, penelitian ini akan memberikan wawasan tentang praktik 
komunikasi yang terjadi di masyarakat tersebut, serta faktor-faktor yang mempengaruhi interaksi antarbudaya.  

Selain itu, penelitian ini ingin menggali bagaimana masyarakat Dusun Ringintelu membangun 
pemahaman dan toleransi di antara berbagai kelompok yang ada. Mengingat hal ini, penting untuk memahami 
bagaimana nilai-nilai agama dan norma sosial memainkan peran dalam menciptakan ikatan sosial yang kuat 
meskipun terdapat perbedaan. Penelitian akan mencakup analisis terhadap cerita rakyat, tradisi, dan praktik 
ritual yang dapat menjadi media untuk mempererat hubungan antar agama. 

Penelitian ini diharapkan dapat memberikan wawasan mendalam tentang proses komunikasi antar 
agama dalam meningkatkan toleransi antar beragama di Dusun Ringintelu Ngadirenggo Wlingi kab. Blitar. 
Hasil penelitian ini diharapkan dapat menjelaskan bagaimana masyarakat Dusun Ringintelu dalam interaksi 
sosial dan toleransi tercermin dalam proses komunikasi mereka. 
 
Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan teknik kualitatif untuk memperoleh data yang lengkap dan terperinci 
melalui kajian mendalam dan penilaian menyeluruh. Menurut Bogdan dan Taylor (Donatus, 2016), penelitian 
kualitatif menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata tertulis atau lisan dari partisipan. Penelitian ini termasuk 
jenis Etnografi Komunikasi deskriptif-kualitatif, dengan tahapan penelitian menurut Spradley (Azhar, N. S., 
Palupi, M. F. T & Kusumaningrum, 2020), meliputi pemilihan proyek, pengajuan pertanyaan, pengumpulan 
data, perekaman, analisis, dan penulisan etnografi. 

Metode pengumpulan data menggunakan observasi partisipatif, wawancara, analisis konten, dan 
analisis wacana untuk memahami komunikasi dalam konteks budaya dan sosial tertentu. Penelitian menekankan 
proses dan makna dari perspektif subjek dengan wawancara mendalam terhadap sejumlah kecil informan asli 
yang menjadi subjek penelitian (Sulistiyawati, 2020). Fokus objek penelitian adalah fenomena Upacara Tawur 
Kesanga dan Pengajian Zulhijah, dengan tujuan mendapatkan pemahaman mendalam tentang makna 
komunikasi dalam konteks tersebut. 
 
Hasil dan Pembahasan 

Penelitian ini berfokus pada dua kegiatan utama yang menjadi contoh nyata praktik ritual agama di Dusun 
Ringintelu. Kegiatan tersebut adalah Tawur Kesanga yaitu upacara keagamaan umat Hindu dan Pengajian 
Dzulhijjah yaitu kegiatan keagamaan umat Islam. Kedua ritual ini tidak hanya memiliki nilai religius yang 
mendalam, tetapi juga menjadi momen penting untuk berkumpul, saling berinteraksi, dan mempererat hubungan 
antarumat beragama di dusun tersebut. 

309 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 308-312 
 

Upacara Tawur Kesanga di Dusun Ringintelu adalah sebuah tradisi keagamaan Hindu, ritual ini 
dilaksanakan menjelang Hari Raya Nyepi tepatnya pada Tilem Kesanga (bulan mati ke-9 dalam kalender Saka). 
Tawur Kesanga adalah untuk menyucikan Bhuana Alit (diri manusia) dan Bhuana Agung (alam semesta) dari 
unsur-unsur negatif, agar tercipta keharmonisan antara manusia, alam, dan makhluk halus. Secara filosofis 
upacara ini dilandasi oleh konsep Tri Hita Karana yaitu tiga penyebab kebahagiaan: hubungan yang harmonis 
antara manusia dengan Tuhan (Parhyangan), manusia dengan sesama (Pawongan), dan manusia dengan alam 
(Palemahan). Hal ini dilakukan untuk mengembalikan keseimbangan kosmis dan spiritual menjelang Nyepi, hari 
raya yang penuh dengan kontemplasi dan introspeksi. 

Tawur Kesanga biasanya dilaksanakan di Pura Dusun Ringintelu yang diyakini sebagai titik-titik 
sentral pertemuan energi. Upacara ini melibatkan banten tawur atau caru, yaitu persembahan berupa aneka 
sesajen seperti ayam, bebek, nasi kuning, kelapa, serta simbol-simbol unsur alam (api, air, angin, tanah). Caru 
ini disesuaikan dengan tingkat upacaranya: Tawur Agung, Tawur Madya, atau Tawur Eka Sata, tergantung skala 
desa atau wilayahnya. 

Yang menjadikan upacara Tawur Kesanga di Dusun Ringintelu istimewa adalah adanya kehadiran umat 
Islam dan Kristen pada saat upacara berlangsung di pura dusun tersebut. Umat Islam dan Kristen diberi tempat 
khusus untuk menyaksikan jalannya upacara serta beberapa perwakilan umat Islam dan Kristen menjaga 
keamanan pada saat keberlansungnya acara sebagai bentuk dukungan terhadap umat Hindu yang sedang 
melaksanakan ibadahnya. 

Kehadiran daripada umat beragama selain daripada umat beragama Hindu ini juga merupakan salah 
satu bentuk cerminan tentang bagaimana begitu besarnya bentuk toleransi yang terjadi di desa ringintelu. Dan 
upacara yang dilakukan didesa ringintelu ini juga tidak hanya semata-mata untuk tetap melangsungkan apa yang 
telah diturunkan secara turun temurun melainkan juga sebagai salah satu bentuk upaya masyarakat untuk 
menjaga toleransi antar umat beragama didesa ringintelu. Dimana toleransi ini lah yang nantinya akan menjadi 
pondasi yang cukup kuat bagi para penduduknya, sehingga akan terciptanya masyarakat yang tidak mudah 
dipecah belah baik dari faktor internal ataupun eksternal. 

Komunikasi memainkan peran penting dalam kelompok, berfungsi sebagai penghubung pertukaran 
pesan dan menyatukan perbedaan. Dalam konteks Dusun Ringintelu, praktik komunikasi kelompok sangat 
terlihat dalam pelaksanaan ritual Tawur Kesanga, di mana umat Hindu, pemuda desa, masyarakat umum, dan 
bahkan warga non-Hindu terlibat aktif. Mereka berdiskusi untuk merancang kegiatan, membentuk panitia, 
membuat ogoh-ogoh, dan menentukan rute arak-arakan. Komunikasi kelompok tugas tampak nyata dalam 
rapat-rapat persiapan, pembagian peran, dan tanggung jawab, serta pelibatan warga lintas agama sebagai bentuk 
dukungan sosial1. 

Pembuatan ogoh-ogoh dilakukan secara gotong royong, didanai dari sumbangan sukarela warga, dan 
diarak keliling dusun sebelum akhirnya dibakar sebagai simbol pengusiran energi negatif. Setelah prosesi, air 
suci dibagikan sebagai simbol penyucian dan perlindungan. Bentuk toleransi lain tampak saat Hari Raya Nyepi, 
misalnya adzan dikumandangkan tanpa pengeras suara dan umat non-Hindu membantu menjaga keamanan 
rumah umat Hindu, menunjukkan penghormatan dan kerjasama lintas agama. 

Hasil wawancara dengan kepala dusun dan tokoh agama Islam, Hindu, serta Kristen menegaskan 
bahwa toleransi di Dusun Ringintelu telah terbangun sejak lama dan dijaga hingga kini. Hubungan antarumat 
beragama berlangsung harmonis, saling menghargai, dan mendukung kegiatan keagamaan satu sama lain. Teori 
komunikasi interpersonal menjelaskan bahwa interaksi rutin dan keterbukaan antarumat beragama memperkuat 
solidaritas, kedekatan sosial, dan rasa saling percaya. Pendekatan etnografi komunikasi digunakan dalam 
penelitian ini untuk memahami pola komunikasi lintas agama yang sarat makna simbolik dan nilai sosial, 
memperlihatkan bagaimana toleransi diwariskan dan dipraktikkan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat 
Dusun Ringintelu. 

 
 

Pengajian Dzulhijjah di Dusun Ringintelu merupakan salah satu kegiatan keagamaan yang 
dilaksanakan oleh masyarakat muslim setempat menjelang hari raya Idul Adha. Namun pengajian Dzulhijjah 
sangat penting dalam kehidupan umat Muslim karena menjadi sarana edukasi keagamaan yang sistematis dan 
berkelanjutan. Melalui pengajian ini, umat tidak hanya mendapatkan pengetahuan agama, tetapi juga 
kesempatan untuk memperkuat hubungan sosial antar sesama muslim, dan kebersamaan. Selain itu pengajian 

310 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 308-312 
 

dzulhijjah ini sebagai media pengingat akan pentingnya menjalankan ajaran Islam secara konsisten, terutama 
pada bulan yang penuh berkah ini. Kegiatan ini melibatkan tokoh agama Islam seperti ustaz, pengurus mushola, 
dan ibu-ibu pengajian.  

Pengajian ini biasanya dilaksanakan di masjid Roudholotul Iman Dusun Ringintelu dan diikuti oleh umat 
Islam dari berbagai usia. Namun yang menarik adalah kegiatan ini juga mengundang kehadiran umat Hindu dan 
Kristen sebagai bentuk silaturahmi dan saling menghormati antar umat beragama. Partisipasi lintas agama ini 
tidak selalu dalam bentuk mengikuti pengajian atau ceramah tetapi lebih pada keterlibatan sosial seperti 
membantu menyiapkan makanan, menjaga keamanan agar acara tersebut berjalan lancer atau sekadar hadir 
untuk menunjukkan rasa hormat. 

Kehadiran warga non-Muslim dalam kegiatan Pengajian Dzulhijjah di Dusun Ringintelu menunjukkan 
bahwa masyarakat di sana hidup rukun dan saling menghargai, meskipun berbeda keyakinan. Pengajian ini 
bukan hanya kegiatan ibadah bagi umat Islam, tapi juga menjadi kesempatan berkumpul dan mempererat 
hubungan antarwarga. Masyarakat mengikuti kegiatan ini dengan semangat kebersamaan, karena sadar bahwa 
menjaga toleransi itu penting untuk hidup damai. Melalui kegiatan seperti ini, warga Ringintelu membangun 
hubungan yang kuat dan saling percaya, sehingga tidak mudah terpecah oleh perbedaan atau pengaruh dari luar. 

Komunikasi kelompok menurut (McLean, 2005) menyatakan bahwa komunikasi kelompok adalah proses 
dinamis yang melibatkan interaksi antara sekelompok kecil orang dalam percakapan, yang mencakup pertukaran 
informasi, ide, dan perasaan. Proses ini tidak hanya berfungsi untuk menyampaikan pesan, tetapi juga 
membangun pemahaman dan kerjasama antar anggota sehingga menciptakan sinergi dalam mencapai tujuan 
bersama. Hal ini tercermin dalam pengajian Dzulhijjah di Dusun Ringintelu, yang merupakan interaksi 
kelompok kecil masyarakat Muslim untuk membaca doa, berdiskusi nilai-nilai keislaman, dan memperdalam 
pemahaman spiritual menjelang Idul Adha. Komunikasi dalam pengajian ini tidak hanya berupa pertukaran 
informasi religius, tetapi juga mencerminkan dinamika sosial yang memperkuat solidaritas dan kebersamaan, 
misalnya melalui ceramah yang diikuti diskusi dan tanya jawab. 

Pengajian Dzulhijjah bagi masyarakat setempat tidak hanya bermakna sebagai kegiatan keagamaan, tetapi 
juga mempererat persaudaraan, memperkuat nilai gotong royong, dan meneguhkan rasa kebersamaan dalam 
lingkungan multikultural. Kisah Nabi Ibrahim dan Ismail menjadi simbol kepatuhan dan pengorbanan yang 
diterjemahkan ke dalam semangat rela berkorban demi kebaikan bersama. Kehadiran warga non-Muslim yang 
ikut membantu persiapan atau hadir sebagai bentuk dukungan menunjukkan bahwa komunikasi kelompok 
dalam pengajian ini melampaui batas keagamaan, menjadi sarana membangun hubungan antaragama yang 
terbuka, aman, dan saling menghargai. Nilai toleransi tumbuh secara alami karena keterlibatan aktif dan saling 
pengertian antar pihak. 

Wawancara dengan perwakilan umat Nasrani, Islam, dan Hindu mengungkapkan bahwa komunikasi antar 
kelompok agama dalam pengajian berlangsung secara informal namun hangat. Mereka saling membantu 
menjaga keamanan dan saling mengundang dalam acara keagamaan, menunjukkan nilai kemanusiaan, toleransi, 
dan kebersamaan. Penerapan teori interpersonal (Adler, R. B., & Proctor, 2007) yang menekankan komunikasi 
sebagai proses transaksional verbal dan nonverbal terlihat jelas dalam pengajian ini. Kerjasama persiapan acara, 
berbagi makanan, dan bantuan sukarela memperkuat rasa saling menghormati antarumat beragama. Komunikasi 
nonverbal dan reaksi positif menumbuhkan kepercayaan dan keakraban, sehingga komunikasi antarpribadi 
berfungsi memupuk kekompakan sosial dan meningkatkan nilai kemanusiaan serta toleransi. 

Dengan pendekatan etnografi komunikasi, pengajian Dzulhijjah dipahami bukan hanya sebagai ritual 
keagamaan umat Islam, tetapi juga sebagai sarana pertukaran makna antar komunitas agama melalui praktik 
komunikasi yang unik dan bermakna. Keterlibatan umat Hindu dan Kristen dalam membantu persiapan dan 
menjaga keamanan, meskipun tidak mengikuti ceramah, merupakan partisipasi simbolik yang mencerminkan 
norma lokal tentang rasa hormat antaragama. Melalui pengamatan dan wawancara, etnografi komunikasi 
membuka pemahaman bagaimana warga membangun hubungan sosial melalui bahasa dan tindakan dalam 
peristiwa budaya seperti pengajian, menjadikan pengajian Dzulhijjah alat penting untuk menciptakan kerukunan 
dan keharmonisan sosial di tengah keberagaman keyakinan. 
 
 
 
 

311 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom​ ​ E-ISSN: 3032-1190 
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) ​ ​ Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 308-312 
 

Penutup 
Penelitian tentang komunikasi antaragama dalam ritual Tawur Kesanga dan Pengajian Dzulhijjah di 

Dusun Ringintelu, Blitar, menunjukkan bahwa kedua kegiatan tersebut berperan sebagai wadah komunikasi 
sosial yang mempererat hubungan lintas keyakinan. Keterlibatan aktif berbagai elemen masyarakat menciptakan 
kesadaran bersama akan pentingnya hidup berdampingan secara damai. Komunikasi kelompok yang terjadi 
menghasilkan saling pengertian dan penghargaan antarumat beragama, membangun keharmonisan dan 
solidaritas sosial. Pola komunikasi yang terbuka dan saling mendukung ini memperkuat kerukunan dan toleransi 
serta membentuk masyarakat yang lebih terorganisir dan solid dalam menjalankan nilai sosial dan keagamaan.  
Rekomendasi: 

1.​ Penelitian selanjutnya disarankan lebih fokus pada kajian etnografi komunikasi untuk mendalami proses 
komunikasi yang terjadi. 

2.​ Temuan penelitian ini diharapkan menjadi contoh praktis bagi masyarakat lain dalam membangun toleransi 
antarumat beragama melalui komunikasi harmonis, sebagaimana yang diterapkan warga Dusun Ringintelu. 

 
Daftar Pustaka 
Abidin, Y. Z., & Ahmad Saebani, B. (2013). Pengantar Sistem Sosial Budaya. http://digilib.uinsgd.ac.id/57952/ 
Adler, R. B., & Proctor, R. F. (2007). Looking out, looking in (12th ed.). 
Azhar, N. S., Palupi, M. F. T & Kusumaningrum, H. (2020). Instagram Sebagai Sarana Pendidikan Seks 

(Etnografi Virtual Instagram @duagarisbirufilm). FISIP. 
Donatus, S. K. (2016). Pendekatan Kuantitatif dan Kualitatif Dalam Penelitian Ilmu Sosial : Titik Kesamaan 

dan Perbedaan. Studia Philosophica et Theologica,16(2). 
Manafe, Y. D. (2011). Komunikasi Ritual pada Budaya Bertani Atoni Pah Meto di Timor-Nusa Tenggara Timur. 

Jurnal ASPIKOM, 1(3), 287. https://doi.org/10.24329/aspikom.v1i3.26 
McLean, S. (2005). The Basics of Interpersonal Communication. 
Pratama, H. (2016). Komunikasi Antar Budaya dan Agama Penganut Kepercayaan Sunda Wiwitan. 1–23. 
Sulistiyawati, E. (2020). Sulistiyawati, E. Persepsi Siswa Terhadap Pembelajaran Daring Pada Mata Pelajaran 

Bahasa Indonesia Di Madrasah Aliyah Negeri 2 Surakarta. 
 

312 

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

