https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 269-272

Representasi Tradisi Ngayau Suku Dayak Dalam Film Kabut Berduri
(Kajian Semiotika Charles Sanders Peirce)

'Deka Ritan, 2Merry Fridha Tri Palupi, *Beta Puspitaning Ayodya
!23Program Studi Ilmu Komunikasi, Universitas 17 Agustus 1945 Surabaya

dekaritan2 1 @gmail.com

Abstrak

Tradisi ngayau merupakan warisan budaya Dayak yang dahulu berfungsi sebagai simbol kehormatan,
perlindungan, dan spiritualitas melalui praktik perburuan kepala. Seiring perkembangan zaman, makna ngayau
mengalami transformasi menjadi simbol kebanggaan identitas budaya. Penelitian ini bertujuan untuk
menganalisis bagaimana tradisi ngayau direpresentasikan dalam film Kabut Berduri karya Edwin yang tayang di
Netflix pada tahun 2024. Film ini menampilkan visualisasi kekerasan berupa pemenggalan kepala, yang
dikaitkan dengan praktik ngayau dalam konteks konflik sosial, ketidakadilan struktural, dan eksploitasi budaya
di wilayah perbatasan Indonesia-Malaysia. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma
konstruktivis dan metode analisis semiotika Charles Sanders Peirce untuk mengurai representamen, objek, dan
interpretan dari adegan-adegan terpilih dalam film. Hasil penelitian menunjukkan bahwa tradisi ngayau dalam
film ini direpresentasikan secara kompleks dan terdistorsi sebagai bentuk perlawanan atas ketidakadilan
sekaligus sebagai alat manipulatif untuk menutupi kejahatan institusional. Representasi tersebut mengungkap
bagaimana budaya lokal dapat digunakan sebagai simbol kekuasaan, menciptakan stigma, serta membingkai
ulang makna warisan budaya dalam narasi dan visualisasi.

Kata kunci: Ngayau, Suku Dayak, Representasi Budaya, Analisis Semiotika, Film

Abstract

The ngayau tradition is a Dayak cultural heritage that used to function as a symbol of honor, protection, and
spirituality through the practice of head hunting. Along with the development of the times, the meaning of
ngayau has been transformed into a symbol of pride in cultural identity. This study aims to analyze how the
ngayau tradition is represented in Edwin's film Kamist Berduri which will air on Netflix in 2024. The film
features a visualization of violence in the form of beheadings, which is associated with the practice of ngayau in
the context of social conflict, structural injustice, and cultural exploitation in the Indonesia-Malaysia border
area. This study uses a qualitative approach with the constructivist paradigm and Charles Sanders Peirce's
semiotic analysis method to unravel the representations, objects, and interpretations of selected scenes in the
film. The results of the study show that the ngayau tradition in this film is represented in a complex and distorted
manner as a form of resistance to injustice as well as a manipulative tool to cover up institutional crimes. The
representation reveals how local culture can be used as a symbol of power, creating stigma, and reframing the
meaning of cultural heritage in narrative and visualization.

Keywords: Ngayau, Dayak, Representation, Semiotic Analysis, Film

Pendahuluan

Tradisi merupakan warisan budaya yang diwariskan dari generasi ke generasi, mencakup aspek-aspek
seperti bahasa, agama, kuliner, kebiasaan sosial, musik, dan seni, Bahri & Gibran (2015). Dalam praktiknya,
tradisi sering kali dikaitkan dengan nilai-nilai yang dianggap benar atau salah oleh suatu kelompok masyarakat
serta menjadi bagian dari karakteristik dan pengetahuan kolektif suatu komunitas. Menurut Kamus Besar
Bahasa Indonesia (KBBI), tradisi adalah adat atau kebiasaan yang diwariskan secara turun-temurun dari nenek
moyang dan masih dilestarikan oleh masyarakat, yang menganggapnya sebagai sesuatu yang benar dan terbaik.

Indonesia dikenal sebagai negara dengan keberagaman budaya dan tradisi yang sangat kaya, di mana
hampir setiap daerah memiliki tradisi khas yang diwariskan secara turun-temurun. Keanekaragaman ini
mencerminkan identitas budaya yang unik dan menjadi bagian penting dalam kehidupan masyarakat setempat,
Wibiyanto (2023). Beberapa tradisi unik di Indonesia antara lain Tradisi Tiwah dari suku Dayak di Kalimantan,
Tradisi Meruncingkan Gigi dari suku Mentawai di Sumatera Barat, Tradisi Kebo-Keboan oleh suku Osing di
Banyuwangi, Jawa Timur, dan Tradisi Ma’nene oleh masyarakat Toraja Utara, Sulawesi Selatan. Berbagai
tradisi tersebut menunjukkan bahwa Indonesia memiliki kekayaan budaya yang terus dilestarikan dan menjadi
bagian dari identitas masyarakat di setiap daerah.

Salah satu tradisi yang menarik untuk dikaji adalah tradisi ngayau dari suku Dayak di Kalimantan.
Ngayau, yang secara harfiah berarti "perburuan kepala", bukan hanya sekedar tindakan fisik, tetapi juga
merupakan bagian integral dari spiritualitas dan identitas budaya. Tradisi ini berkaitan erat dengan kehormatan,
perlindungan komunitas, dan sistem sosial yang berlaku dalam masyarakat Dayak.

Dalam praktiknya, seorang pengayau akan memenggal kepala musuh lalu membawanya pulang sebagai
simbol keberhasilan, keberanian, dan status sosial. Bagi masyarakat Dayak masa lampau, kepala manusia bukan
hanya trofi perang, tetapi dianggap mengandung kekuatan magis. Roh dari kepala tersebut dipercaya dapat

269


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom
mailto:dekaritan21@gmail.com

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 269-272

melindungi kampung, memberikan kesuburan bagi tanah, serta menguatkan energi spiritual komunitas. Namun,
seiring waktu, tradisi ngayau mengalami pergeseran makna. Masyarakat Dayak memahami bahwa esensi
ngayau bukan lagi tindakan fisik seperti dahulu, tetapi lebih sebagai bentuk pembelaan dan kebanggaan atas
budaya dan jati diri mereka di tengah modernitas. Nilai ngayau kini terwujud dalam semangat menjaga dan
melestarikan kebudayaan, adat istiadat, serta menjaga keharmonisan lingkungan alam yang sangat berharga bagi
masyarakat Dayak.

Representasi tradisi ngayau dalam media modern ditemukan dalam film Kabut Berduri, sebuah film
thriller kriminal karya Edwin yang dirilis di Netflix pada 1 Agustus 2024. Film ini menceritakan seorang
detektif asal Jakarta yang dimutasi ke daerah perbatasan Indonesia-Malaysia di Kalimantan untuk menyelidiki
kasus pembunuhan berantai misterius . Dalam film ini, terdapat adegan yang menampilkan seorang tokoh Dayak
yang melakukan serangkaian aksi pembunuhan dengan menebas kepala para pelaku kejahatan, menjadikannya
sebagai motif kekerasan yang berulang hingga akhir cerita. Penggambaran ini memiliki keterkaitan erat dengan
ngayau, sebuah praktik perburuan kepala yang dahulu dilakukan atas berbagai alasan, termasuk perlindungan,
spiritualitas, dan balas dendam. Film Kabut Berduri juga menggambarkan kondisi sosial di perbatasan
Indonesia-Malaysia tahun 2000an, khususnya dinamika masyarakat Dayak yang hidup di tengah ketegangan
sosial dan konflik struktural. Film ini menyoroti berbagai isu seperti ketidakadilan hukum, eksploitasi sumber
daya alam, hingga perdagangan manusia yang mengancam keberlanjutan lingkungan serta kehidupan
masyarakat Dayak

Penelitian sebelumnya yang relevan, seperti Goniah (2022), mengkaji budaya Bugis dalam film Tarung
menggunakan semiotika Peirce, dengan fokus pada nilai-nilai lokal seperti Siri’, Reso, dan Assitinajang yang
direpresentasikan melalui bahasa, pakaian adat, seni bela diri, dan upacara tradisional. Begitu pula Ratnasari
(2022), yang meneliti budaya Jawa dalam film Nyengkuyung, dengan menyoroti nilai-nilai kesopanan,
kesederhanaan, serta praktik budaya seperti jimpitan dan musik gamelan. Kedua penelitian tersebut berfokus
pada budaya yang masih hidup dan dijalankan dalam kehidupan sehari-hari masyarakat. Goniah menunjukkan
bagaimana nilai-nilai Bugis masih aktif diterapkan, sementara Ratnasari menekankan kelangsungan budaya
Jawa dalam praktik sosial masyarakat. Berbeda dari keduanya, penelitian ini justru menitikberatkan pada
representasi tradisi yang telah punah, yaitu ngayau, yang dihidupkan kembali melalui medium film Kabut
Berduri. Dengan demikian, film ini tidak hanya berfungsi sebagai hiburan, tetapi juga sebagai ruang reflektif
yang membingkai ulang elemen budaya Dayak dalam genre thriller kriminal.

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma konstruktivis untuk mengkaji
representasi tradisi ngayau dalam film Kabut Berduri. Pendekatan ini dipilih karena mampu menelusuri makna
tersembunyi di balik tanda-tanda visual dan membongkar konstruksi budaya melalui simbol-simbol yang
muncul dalam film Susetyani et al. (2023). Data dikumpulkan melalui analisis visual terhadap adegan-adegan
yang merepresentasikan tradisi ngayau, kemudian dianalisis menggunakan metode semiotika Charles Sanders
Peirce dengan model triadik yang terdiri atas representamen (bentuk tanda), objek (acuan tanda), dan interpretan
(pemaknaan tanda). Metode ini memungkinkan pemahaman mendalam mengenai bagaimana film membingkai
ulang tradisi ngayau dalam konteks sosial budaya masa kini, serta menghidupkan kembali memori kolektif
terhadap tradisi yang telah punah melalui narasi visual. Berdasarkan penjelasan diatas, pertanyaan penelitian
yang akan dibahas yakni, bagaimana tradisi ngayau suku Dayak direpresentasikan dalam film Kabut Berduri.

Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan paradigma konstruktivis untuk memahami
representasi tradisi ngayau dalam film Kabut Berduri. Jenis penelitian yang digunakan adalah analisis semiotika
Charles Sanders Peirce. Unit observasi dalam penelitian ini adalah keseluruhan film Kabut Berduri, sementara
unit analisis difokuskan pada enam adegan terpilih yang merepresentasikan visualisasi tradisi ngayau. Data yang
digunakan terdiri dari data primer berupa observasi langsung terhadap film, serta data sekunder berupa literatur
yang relevan mengenai tradisi ngayau dan budaya Dayak. Teknik pengumpulan data meliputi observasi,
dokumentasi, dan studi pustaka. Analisis data dilakukan dengan mengkaji tanda berdasarkan tiga elemen utama
dalam semiotika Peirce, yaitu representamen, objek, dan interpretan. Keabsahan data diuji melalui ketekunan
peneliti dalam pengamatan serta kecukupan referensi yang digunakan.

Hasil dan Pembahasan

Korban Thoriq Herdinan dan Juwing (Durasi Scene 00:04:41 - 00:07:01), Hasil Analisis Tanda, Objek
dan Interpretan: Dalam scene penemuan jasad Thoriq Herdinan (anggota militer) dan Juwing (aktivis Dayak),
jasad dengan kepala dan tubuh dari individu berbeda menjadi simbol utama manipulasi konflik. Aksi
pemenggalan kepala yang dilakukan Bujang sebagai balas dendam atas pembunuhan Juwing oleh Thoriq atas
perintah aparat korup, memunculkan makna bahwa tradisi ngayau dimanfaatkan sebagai alat konflik buatan.
Pemenggalan ini tidak sekadar aksi kekerasan, tetapi strategi visual dan kultural untuk mengaburkan
pembunuhan dan menanamkan narasi konflik antara militer dan masyarakat adat. Analisis ini mengungkap

270


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 269-272

keterlibatan kekuasaan negara dalam mengeksploitasi simbol budaya Dayak untuk menutupi kejahatan
struktural seperti perdagangan manusia.

Tradisi ngayau dalam scene ini direpresentasikan tidak sebagai ritual adat yang sakral, melainkan
sebagai tindakan individu tanpa legitimasi adat. Meskipun tindakan Bujang mencerminkan salah satu motif
ngayau, yakni balas dendam, pelaksanaannya tidak mengikuti tahapan adat seperti keterlibatan tetua atau alasan
kolektif, sehingga makna asli ngayau terdistorsi. Tradisi ini berubah menjadi simbol kekacauan identitas dan
manipulasi konflik, mencerminkan bagaimana budaya lokal yang dicabut dari akar nilai dan prosedurnya dapat
digunakan sebagai alat kekuasaan untuk menutupi kekerasan dan dominasi terhadap kelompok adat.

Korban Pria Tidak Dikenal Bertato Garuda, (Durasi Scene 00:15:53 - 00:19:51) Hasil Analisis Tanda,
Objek dan Interpretan: Kematian pria tidak dikenal bertato Garuda (kemudian diketahui bernama Asraf)
merepresentasikan ironi antara simbol nasionalisme dan keterabaian negara terhadap rakyatnya. Tato Garuda
dan tulisan “NKRI” yang seharusnya melambangkan perlindungan negara justru tidak mampu menyelamatkan
korban dari kekerasan dan pengabaian hukum. Meskipun memiliki identitas kebangsaan yang kuat, korban dari
suku Dayak ini tidak mendapat atensi serius hingga dikaitkan dengan kasus yang lebih besar. Pemenggalan
kepala oleh Thoriq atas perintah Agam bukan hanya tindak kriminal, tetapi bentuk manipulasi visual yang
meniru gaya ngayau untuk menutupi motif kejahatan pribadi. Simbol budaya dan nasionalisme dimanfaatkan
secara ironi untuk menyesatkan makna dan arah investigasi.

Dalam scene ini, ngayau direpresentasikan secara menyimpang sebagai alat penyamaran kriminal,
bukan sebagai tradisi sakral masyarakat Dayak. Aksi pemenggalan oleh Thoriq, yang bukan berasal dari
komunitas Dayak, menunjukkan bagaimana simbol budaya bisa dicuri dan dipakai pihak dominan untuk
mengalihkan kesalahan. Tradisi yang seharusnya dijalankan dengan prosedur adat dan motif kolektif, justru
direduksi menjadi gaya pembunuhan brutal tanpa konteks budaya. Representasi ini menunjukkan bahwa ngayau
telah kehilangan dimensi etik dan sakralnya, direduksi menjadi imitasi sadis yang mencemarkan identitas asli
tradisi Dayak, sekaligus menunjukkan bagaimana kekuasaan dapat mengeksploitasi simbol budaya untuk
menutupi kejahatan struktural.

Korban Umi (Durasi Scene 00:20:37 - 00:39:08), Hasil Analisis Tanda, Objek dan Interpretan:
Kematian Umi direpresentasikan secara visual melalui kepala yang digantung di pohon dengan ponsel di
mulutnya, menciptakan tanda kuat yang mengarah pada pesan simbolik terhadap jaringan perdagangan manusia.
Tindakan Bujang bukan sekadar balas dendam pribadi, tetapi juga upaya menyampaikan pesan perlawanan
kepada sistem yang menindas. Kepala dan ponsel menjadi representamen yang menyiratkan bahwa kematian
Umi adalah bentuk komunikasi visual terhadap pelaku eksploitasi. Interpretannya adalah bahwa tindakan ini
merupakan bentuk rekontekstualisasi budaya ngayau sebagai sarana keadilan lokal dalam menghadapi
ketidakadilan struktural yang menimpa komunitas Dayak.

Ngayau dalam scene ini tidak lagi tampil sebagai ritus adat yang sakral dan kolektif, melainkan telah
diubah menjadi aksi simbolik individual oleh Bujang. Tindakan pemenggalan kepala dilakukan di luar prosedur
adat Dayak, tanpa legitimasi dari tetua adat atau keputusan kolektif, tetapi tetap membawa dampak publik
dengan tujuan mengungkap kejahatan besar. Kepala tidak lagi dimaknai sebagai simbol kemenangan perang,
melainkan sebagai peringatan keras terhadap musuh komunitas. Ponsel di mulut Umi mempertegas fungsi
kepala sebagai alat komunikasi simbolik. Ini menegaskan bahwa ngayau telah mengalami transformasi, dari
tradisi spiritual menjadi medium perlawanan sosial alat untuk mengintervensi ketidakadilan dan mengembalikan
martabat komunitas yang terlukai.

Korban Ayah Arum Durasi (Scene 00:46:53 - 00:54:19), Hasil Analisis Tanda, Objek dan Interpretan:
Pemenggalan kepala Ayah Arum digambarkan sebagai bentuk eksekusi atas pelanggaran moral yang berat
dalam komunitas Dayak, yaitu menjual anak kandung demi kepentingan pribadi. Adegan ini menunjukkan
bagaimana tindakan Bujang merepresentasikan penghukuman simbolik terhadap pengkhianatan nilai budaya.
Visual ketakutan Ayah Arum dan kemunculan mitos “Mandau Terbang” memperkuat interpretasi bahwa
kematiannya bukan sekadar tindakan kekerasan, tetapi bentuk keadilan kultural. Interpretannya menyiratkan
bahwa ngayau dalam konteks ini menjadi sarana penegakan norma sosial yang bertujuan mengembalikan
keseimbangan dan martabat komunitas Dayak.

Ngayau pada scene ini ditampilkan sebagai tindakan simbolik terhadap pelanggaran etika keluarga,
bukan perang antarsuku seperti dalam sejarahnya. Tindakan Bujang memenggal kepala Ayah Arum
memperlihatkan fungsi baru ngayau sebagai instrumen kontrol sosial internal dalam komunitas Dayak,
khususnya terhadap sesama sub-suku. Visualisasi ‘“Mandau Terbang” menekankan kekuatan mitos dan
spiritualitas senjata adat sebagai medium penghukuman simbolik. Namun, seperti dalam kasus sebelumnya,
tindakan ini tidak mencerminkan praktik nmgayau yang otentik karena dilakukan secara individu dan tanpa
tahapan adat resmi. Dengan demikian, representasi ngayau dalam scene ini menunjukkan transformasinya
menjadi simbol keadilan lokal, digunakan untuk menanggapi ketidakadilan moral yang merusak integritas
budaya Dayak.

Korban Panca Nugraha dan Thomas Martinus (Scene 01:26:08 - 01:37:03), Hasil Analisis Tanda,
Objek dan Interpretan: Scene ini merepresentasikan dua kematian yang saling berkelindan dalam konflik

271


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom E-ISSN: 3032-1190
Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa Komunikasi (SEMAKOM) Juli 2025, Vol.03, No. 02, Hal. 269-272

perdagangan manusia: Bripka Thomas sebagai korban manipulasi, dan Panca Nugraha sebagai pelaku sekaligus
korban keadilan simbolik. Pemenggalan kepala Thomas oleh Panca menggunakan pisau komando menjadi
representamen manipulatif untuk menyalahkan masyarakat Dayak, mengaburkan jejak kejahatan institusi.
Sebaliknya, pemenggalan kepala Panca oleh Bujang menggunakan Mandau menjadi bentuk pengungkapan
kebenaran dan pembalasan terhadap pengkhianatan institusi hukum. Interpretannya menyiratkan bahwa ngayau
dimaknai ulang sebagai kritik terhadap lembaga hukum yang melindungi kejahatan, serta sebagai alat untuk
mengembalikan keadilan moral dan kultural bagi komunitas Dayak.

Ngayau dalam adegan ini ditampilkan dalam dua makna: pertama, sebagai simbol yang dimanipulasi
oleh Panca untuk menutupi keterlibatan institusinya; dan kedua, sebagai bentuk keadilan adat yang dijalankan
oleh Bujang dengan mengikuti tata krama asli suku Dayak. Pisau komando yang digunakan Panca menjadi
bentuk pemalsuan simbolik atas Mandau, sedangkan Mandau yang digunakan Bujang dalam mengeksekusi
Panca merepresentasikan pemulihan makna otentik ngayau. Tindakan Bujang tidak hanya sebagai balas
dendam, tetapi menegaskan bahwa ngayau berfungsi sebagai mekanisme protektif terhadap komunitas Dayak
dari penindasan luar, terutama dari institusi korup. Dengan begitu, ngayau dimaknai sebagai bentuk perlawanan
terhormat yang menegakkan keadilan lokal melalui simbol budaya yang kuat dan tidak dapat dimanipulasi lagi.

Korban Bujang (Durasi Scene 01:34:00 - 01:43:44), Hasil Analisis Tanda, Objek dan Interpretan:
Kematian Bujang menjadi klimaks dari perlawanan terhadap sistem hukum yang timpang dan mengancam
eksistensi Dayak. Ia bertindak setelah menyaksikan pembunuhan Juwing dan Asraf, memilih mengurus jenazah
secara layak sebagai bentuk penghormatan, namun justru dikriminalisasi oleh negara. Tindakan ngayau yang
dilakukannya sebagai bentuk keadilan adat berubah menjadi tragedi ketika negara merespons dengan eksekusi
simbolik. Adegan ini memperlihatkan ironi mendalam: perjuangan Bujang demi keadilan kultural berakhir
sebagai pelanggaran hukum formal, menyingkap ketegangan antara hukum negara dan hukum adat.

Pemenggalan kepala Bujang mengandung dua makna bertentangan: sebagai “ngayau imitasi” dalam
kerangka kekuasaan dan sebagai “ngayau otentik” yang berakar dari keadilan komunitas. Meski motif Bujang
sah secara moral, tindakan individual tanpa prosesi adat seperti pekik perang (mangkok merah) menjadikannya
tidak sah menurut adat, dan seharusnya hanya dihukum Pomomar Darah, bukan eksekusi. Visual kepala
tergantung di pohon saat Hari Kemerdekaan merepresentasikan ironi mendalam: negara merayakan kebebasan
di atas pengorbanan orang yang memperjuangkan kehormatan komunitasnya, sekaligus menegaskan bahwa
pelaku ngayau harus siap menjadi korban dalam siklus balas dendam yang tak pernah benar-benar berakhir,
pengayau juga akan di ngayau, Sumiatie et al. (2022).

Penutup

Penelitian ini menyimpulkan bahwa film Kabut Berduri merepresentasikan tradisi ngayau sebagai
simbol perlawanan terhadap ketidakadilan dan kritik terhadap sistem hukum yang korup. Melalui simbol-simbol
visual seperti kepala terpenggal, tubuh tanpa kepala, dan senjata Mandau, ngayau dihadirkan dalam dua bentuk:
sebagai bentuk penghukuman moral oleh tokoh Bujang terhadap para pelanggar adat dan penindas suku Dayak,
serta sebagai simbol yang dimanipulasi oleh institusi negara untuk menutupi kejahatan dan mengalihkan
tuduhan. Representasi ini tidak menampilkan ngayau dalam bentuk ritus adat yang utuh, melainkan sebagai
bahasa visual yang membawa semangat perlawanan ketika hukum formal gagal menegakkan keadilan. Dengan
demikian, ngayau dalam film berfungsi bukan untuk menghidupkan praktik lama, tetapi sebagai media ingatan
budaya dan simbol identitas suku Dayak yang terpinggirkan, sekaligus menyampaikan pesan bahwa masyarakat
dapat terdorong menempubh jalur di luar hukum ketika negara menjadi sumber ketidakadilan.

Daftar Pustaka

Bahri, S., & Gibran, M. K. (2015). Tradisi Tabuik Di Kota Pariaman. Jurnal Online Mahasiswa Fakultas [lmu
Sosial Dan Ilmu Politik Universitas Riau, 2(2).

Goniah, S. (2022). Representasi Nilai Budaya Suku Bugis Dalam Film “Tarung Sarung.”

Ratnasari, A. Y. (2022). “Representasi Budaya Jawa Dalam Film Nyengkuyung Karya Ravacana Film.”
Universitas Semarang.

Sumiatie, S., Arianti, S., & Susanto, Y. (2022). Explorasi Nilai-Nilai Demokrasi Pada Rapat Damai Di Desa
Tumbang Anoi Tahun 1894: Exploration Of Democratic Values At Peace Meetings In The Village Of
Tumbang Anoi In 1894. Anterior Jurnal, 21(2), 13-19.

Susetyani, D. N., Palupi, M. F. T., & Kusumaningrum, H. (2023). Representasi Fatherhood Dalam Film Ayla:
The Daughter Of War (Analisis Semiotika Roland Barthes). Prosiding Seminar Nasional Mahasiswa
Komunikasi (Semakom), 1(2, Juli), 348-354.

Wibiyanto, D. R. (2023). Tradisi Lokal Sebagai Kekuatan Membangun Moderasi Beragama Di Indonesia..

272


https://conference.untag-sby.ac.id/index.php/semakom

